Luteranismo en 10 frases

Una guia sencilla para vivir la fe hoy







Luteranismo en 10 frases

Una guia sencilla para vivir la fe hoy

Gabriel Nanco

Iglesia Evangélica Luterana San Marcos

Puerto Rico - 2026

Este texto puede compartirse libremente, siempre que se cite la fuente y no se altere su contenido.

ielsanmarcos.org



Prélogo

Este texto nacié en una comunidad, en el marco de una practica pastoral vivida y compartida.
No surge de una reflexion aislada, sino de la vida cotidiana de la iglesia: de conversaciones, de
celebraciones, de acompafamientos pastorales, de preguntas que se repiten y de otras que

surgen espontaneamente.

Las afirmaciones que aqui se presentan no buscan definir qué significa “ser luterano” como si
se tratara de una identidad cerrada. Tampoco pretenden convencer ni establecer limites. Son
intentos de decir, de manera sencilla, como una tradicién antigua puede seguir siendo un

espacio vivo cuando se piensay se practica en dialogo con la vida.

Por eso, este texto no ofrece respuestas rigidas, sino afirmaciones abiertas, pensadas como
invitaciones a la reflexion personal y al dialogo compartido, en el marco de un discernimiento

comunitario que se construye en el tiempo.

En este camino, el lenguaje no es un detalle menor. Las palabras que usamos también
construyen mundo y comunidad. Por eso, este texto busca un lenguaje lo mas inclusivo
posible, sin perder claridad ni fluidez, consciente de que toda palabra sobre Dios toca vidas

diversasy concretas.

Cada capitulo puede leerse de manera independiente. No hay un orden obligatorio ni una
progresion necesaria. El lector o la lectora puede detenerse, volver atras, releer o

simplemente dejar que una frase o una pregunta acompafie su propio camino.

Si este texto logra abrir una conversacion honesta o acompafiar un proceso de fe vivido en

comunidad, entonces habra cumplido su propésito.






Introduccion

¢Por qué hablar de luteranismo hoy?

Muchas personas se acercan hoy a una iglesia luterana con mas preguntas que certezas.
Algunas lo hacen después de experiencias religiosas que prometieron demasiado y
acompafiaron poco. Otras llegan desde la curiosidad, el cansancio, la busqueda espiritual o
incluso la desconfianza. En un mundo atravesado por la fragmentacion, la incertidumbre y el
desgaste de los vinculos, no siempre se busca una doctrina clara, sino una fe que pueda

vivirse sin violencia, sin miedo y sin negacion de la realidad.

El luteranismo no nacié como un sistema cerrado de ideas ni como una identidad religiosa
pensada para diferenciarse de otras. Nacié como un movimiento de renovacion, impulsado
por una pregunta profundamente humanay espiritual: ¢cémo puede una persona vivir en
paz con Dios? Esa pregunta, formulada hace mas de quinientos afios, sigue siendo
sorprendentemente actual. Cambiaron los contextos, las lenguas y los conflictos, pero no

desaparecio la necesidad de una fe que libere en lugar de oprimir.

Con el tiempo, el luteranismo dio lugar a confesiones de fe, catecismos y textos teoldgicos
que hoy forman parte de su herencia. Son documentos valiosos y profundos, pero nacieron
en contextos historicos, culturales y lingiisticos muy distintos a los nuestros. Este libro no
pretende reemplazarlos ni resumirlos, sino dialogar con ellos desde el presente, traduciendo

su espiritu a un lenguaje capaz de hacerse cargo de la complejidad de la vida actual.

Lo que aqui se propone no es un manual ni un sistema de respuestas cerradas. Es una manera
de narrary pensar la fe cristiana desde la gracia, entendida no como evasion, sino como su
fundamento. Desde esa conviccion brotan otras intuiciones centrales: que nadie cree en
soledad, que la fe se vive en comunidad, que toca la vida entera y que no puede

desentenderse del mundo que compartimos ni del sufrimiento que lo atraviesa.

A lo largo de estas paginas, la fe aparece como una experiencia profundamente encarnada. Es
celebrada en comunidad, sostenida por la Palabray los sacramentos, vivida en medio de

tensiones reales, y expresada muchas veces no en certezas, sino en gestos de cuidado,



ternura y responsabilidad. Confesar la fe no significa cerrar preguntas, sino atreverse a seguir

haciéndolas en compafiia de otros y otras.

Si estas leyendo esto por curiosidad, por bdsqueda espiritual, por afinidad o incluso por
escepticismo, esta invitacion es para ti. Aqui no encontraras formulas magicas ni respuestas
prefabricadas, sino una manera de pensar y vivir la fe desde la gracia, de dialogar con
honestidad y de descubrir —tal vez— un lenguaje de fe que pueda hacer eco en tu propia
historia.



Indice
Prélogo
Introduccidn

BLOQUE | - FUNDAMENTOS

CAPITULD 1 oottt ettt ettt ettt beae e b ess et essebensebe s ese s ebe s ese b eas s essebessesensesensesensane 1
Todo empieza en la gracia

CAPTTULD 2 oottt ettt ettt ettt et eae e b ess et essebessebe s ese s ebe s ese s ess et eae b eneesensetensereneane 4

Somos llamados por la Palabra

CAPTTULD 3 ettt ettt et et b e s e et e s s et ess e b e s ebesbeb e s e s et e s et ese s eseeseseeseneebeneans 8
Nadie cree en soledad

BLOQUE Il - LAVIDA ENCARNADA DE LA FE

CAPITULD 4 ettt ettt et bbb e s e b e s e b e s et ese e b ese e b e s ebe st e b e s eae s eae et eseebeneeteneeee 11

La fe se vive en el mundo

CAPTTULD B oottt ettt ettt ettt b et bess e b essebessebens et e s ebe s et e s ese et ess et ens et enseteneene 15

Unaiglesia que no es perfecta

BLOQUE Il - LOS SIGNOS Y LA CELEBRACION DE LA FE

CAPTEULO B .ttt ettt ettt et a et b et b e s e e s ess et essesess et et ebe s eb et eseeseaeesensetensesennene 18
Dios llega hasta nosotros

CAPTEULD 7ottt ettt ettt ettt e e e be et e b esa et e bessessebessesaesasenseseesessensens 21

Celebramos la fe

BLOQUE IV-TENSIONES Y DISCERNIMIENTO

CAPITULO 8 .ttt ettt ettt ettt e b s b e s s et esb et ess et ens et e s et et et et ese et eaeerens et enseseneene 24

Vivimos en tension

vi



Capitulo 9
Sostenidos por la ternura

BLOQUE V- HORIZONTE

Capitulo 10

Confiamos nuestra vida a Dios

Creer hoy en este mundo

vii



BLOQUE I - FUNDAMENTOS

Capitulo 1

Todo empieza en la gracia

La justificacion por la fe

Cuando hablamos de luteranismo, hay una conviccién que esta en el centro de todo: Dios se
relaciona con nosotros desde la gracia, no desde la exigencia. No se trata de lo que nosotros
podamos hacer para ganar el amor de Dios, sino de lo que Dios ya ha hecho por nosotros. Esta
afirmacion no es un detalle mas dentro de la fe cristiana; es el punto de partida desde el cual
todo lo demas se ordena. Decir que todo empieza en la gracia es afirmar que nuestra vida esta
sostenida por Dios antes de cualquier decisidn, logro o fracaso, y que esa promesa precede a

todo intento de justificarnos a nosotros mismos.

La gracia como punto de partida

Hablar de justificacion no significa hablar en teoria, ni de algo complicado o reservado para
unos pocos. Significa poner en palabras una experiencia profundamente humana: la
necesidad de ser aceptados y amados sin condiciones. Muchas personas viven cargando la
sensacion de no ser lo suficientemente buenas, de tener que demostrar constantemente su
valor —ante los demas, ante nosotros mismos o incluso ante Dios. Frente a esa ldgica, la fe

luterana anuncia una buena noticia: Dios no espera que nos justifiquemos; Dios nos justifica.

La justificacion por la fe afirma que nuestra relacion con Dios no se basa en lo que hacemos,
en lo que logramos o en lo que dejamos de hacer. No depende de nuestra perfeccion moral ni
de nuestra coherencia religiosa. Es un regalo. Un don inmerecido. A eso le llamamos gracia:
que Dios sale a nuestro encuentro tal como somos, no como “deberiamos ser”, y sostiene
nuestra vida desde un amor que no depende de nosotros. La fe, entonces, no es un esfuerzo
heroico ni una obra que realizamos para alcanzar a Dios, sino confianza en esa promesa que

nos precede y nos sostiene.



Desde esta perspectiva, la fe no es una competencia espiritual ni una demostracion de
méritos. Es descanso. Es dejar a un lado la necesidad de probarnos a nosotros mismos que
valemos, que somos suficientemente buenos o que merecemos ser aceptados. Esa obsesion
por justificarnos —por exhibir constantemente nuestro valor ante los demas, ante nosotros
mismos o incluso ante Dios— termina por dejarnos agotadosy encerrados en el temor. La
promesa de la gracia es otra: que nuestra vida esta sostenida por Dios, no por nuestros

méritos ni por nuestra capacidad de cumplir con lo que se espera de nosotros.

La gracia no nos deja indiferentes

Ahora bien, esta libertad no conduce a la indiferencia ni a la pasividad. La gracia no anula la
responsabilidad; la transforma. Cuando una persona se sabe aceptada por Dios, ya no
necesita hacer el bien para “ganarse” algo, sino que puede hacerlo como respuesta
agradecida. En la tradicidn luterana, esta tension se expresa con una afirmacion tan realista
como honesta: somos personas sostenidas por la gracia y, al mismo tiempo, personas fragiles,
en proceso de ser transformadas por esa gracia. La vida cristiana no es la garantia de la
eliminacion del conflicto existencial, sino el aprendizaje de vivir sostenidos por la gracia en

medio de él.

Esta experiencia ha sido nombrada por la tradicion luterana con una expresion sencillay
profunda: simul iustus et peccator, justos y pecadores al mismo tiempo. Esto no describe una
contradiccion, sino una experiencia humana concreta. Somos personas acogidas plenamente
por la gracia de Dios y, al mismo tiempo, atravesadas por limites, ambigliedades y
fragilidades reales. Vivir por la fe no significa dejar de luchar con nuestras sombras, sino
aprender a hacerlo sin miedo, sin autoengafio y sin desesperacidn, confiando en una gracia

gue no se retira cuando la vida se vuelve compleja.

Por eso, la justificacion no separa fe y vida. Al contrario, reubica la vida entera. El trabajo, las
relaciones, las decisiones éticas y el compromiso con otras personas y con el mundo dejan de
ser escenarios donde probamos nuestro valor y pasan a ser espacios donde la gracia recibida
se encarna. La fe no nos saca del mundo; nos devuelve a él con mayor libertad y con una

responsabilidad nueva: vivir atentos al bien del préjimo y al cuidado de la vida compartida.



La gracia como forma de vivir

Este énfasis en la gracia también protege a la fe de dos peligros frecuentes. Por un lado, el
peligro del moralismo, que confunde la santidad con el cumplimiento de normasy reduce la
vida cristiana a medir comportamientos. Por otro, el peligro de la evasion del mundo, que usa
la gracia como excusa para el silencio, la indiferencia o la pasividad frente al sufrimiento
ajeno. No se trata de dos tentaciones opuestas y excluyentes: muchas veces conviven en las
mismas personas y comunidades, generando una fe exigente hacia dentro y desconectada de
la vida real. La gracia, tal como la entiende el luteranismo, no anestesia la conciencia ni

endurece el corazon; lo despierta.

En definitiva, la justificacion por la fe es una manera concreta de decir que Dios se
compromete con la vida humana tal como es. No es una idea que se domina ni una formula
que se repite, sino una palabra que acontecey libera. Cuando esa palabra es escuchaday
acogida, la vida puede comenzar —unay otra vez— desde un lugar distinto: no desde el miedo
ni desde la exigencia, sino desde la confianza en que nuestra vida esta sostenida por Dios y

orientada al cuidado del préjimo y del mundo que compartimos.

Preguntas para conversar
1. ;He sentido en alglin momento de mi vida que tenia que demostrar mi valor o “ganarme”
el amor de Dios?
2. ({Qué cambia cuando pienso mi relacion con Dios desde la gracia y no desde la exigencia?

3. ;De qué maneras la experiencia de ser aceptado o aceptada por Dios puede transformar

mi autopercepcion y mis relaciones con otras personas?

4. ;Cémo se vive la viday nuestros compromisos cuando ya no estan motivados por el

miedo, sino por la gratitud?



Capitulo 2

Somos llamados por la Palabra

En la tradicion luterana afirmamos que Dios nos llama por medio de la Palabra. Ese llamado
no ocurre en el vacio ni se reduce a una lectura privada de la Biblia, sino que se daen el
encuentro entre el texto, la comunidad y la vida concreta de las personas. Por eso, acercarse a
la Biblia implica siempre un ejercicio de discernimiento. Existe el riesgo de leer la Biblia de
forma literal, como si fuera un manual cerrado que ofrece respuestas automaticas para todo,
sin atender a los contextos ni a la complejidad de la experiencia humana. Pero existe también
el riesgo opuesto: relativizarla hasta el punto de que ya no interpela, no incomoda y no dice
nada nuevo. Entre ambos extremos, la fe luterana busca escuchar la Palabra como un
[lamado vivo, capaz de orientar, confrontar y abrir caminos de vida en medio de nuestra

realidad.

Cristo como criterio de lectura

Para la fe luterana, la Palabra de Dios no es solo un conjunto de textos, sino una realidad viva
que se hace presente de manera decisiva en Jesucristo. El es la Palabra encarnada, el criterio
desde el cual leemos la Biblia y discernimos su sentido. Por esa razén, la Biblia no se
interpreta de manera aislada ni literalista, ni desde intereses particulares, sino desde el centro
donde la Escritura misma da testimonio: Cristo, que revela el corazén de Dios y su

compromiso con la vida humana.

La Palabra de Dios no se reduce a letras impresas ni a un mensaje del pasado. La Palabra
acontece cuando el texto biblico es escuchado, interpretado y recibido en situaciones
concretas de la vida. Se hace presente alli donde ilumina preguntas reales, confronta
injusticias, consuela en medio del dolory abre posibilidades nuevas. De ese modo, la Biblia
no solo informa, sino que transforma; no se queda en el papel, sino que se encarnaen la

historiay en las personas que la escuchan.



Escuchar la Palabra de Dios no produce siempre el mismo efecto. A veces confronta, nos
desubica y pone en evidencia aquello que dafia la vida propia y la de los demas. Otras veces
nos consuela, libera y devuelve la esperanza cuando el peso de la culpa, el miedo o el fracaso
parece demasiado grande. La tradicidn luterana ha sido especialmente sensible a esta doble
funcion de la Palabra, porque reconoce que la vida humana necesita ser tanto interpelada
como sostenida. Confundir estos dos movimientos —exigir cuando hace falta consolar, o

consolar cuando hace falta confrontar— puede herir profundamente la fe.

Discernir entre ley y evangelio

En la tradicidn luterana, esta manera diversa en que la Palabra actta se ha expresado con una
distincion clave: ley y evangelio. No se trata de dos palabras distintas ni de dos partes de la
Biblia, sino de dos modos en que Dios se dirige a las personas. La ley nombra aquello que
desordena la vida, desenmascara falsas seguridades y nos confronta con la verdad de nuestra
condicidn. El evangelio, en cambio, anuncia la gracia de Dios, libera de la culpa y abre un
horizonte nuevo alli donde parecia no haber salida. Discernir entre ley y evangelio no es un
ejercicio académico, sino una tarea profundamente pastoral, porque de ese discernimiento

depende si la Palabra hiere o sana, oprime o libera.

Una tarea pastoral y comunitaria

Por eso, en la vida de la iglesia, discernir entre ley y evangelio no es una cuestion menor ni un
ejercicio reservado para unos pocos. Tiene que ver con como nos hablamos unos a otros, con
nuestra predicacion, con el acompafiamiento pastoral y con la manera en que la comunidad
responde al dolor, al conflicto y al fracaso. Cuando ley y el evangelio se confunden, la Palabra
puede convertirse en carga; cuando se disciernen con cuidado, puede convertirse en fuente
de vida. De ahi la importancia de escuchar no solo lo que se dice, sino también a quién, en

qué momento y desde qué situacion vital.

Discernir la Palabra no es una tarea que se resuelva de una vez y para siempre. No existen
formulas infalibles ni lecturas definitivas que nos eximan de volver a escuchar. La vida
cambia, las circunstancias se transforman y las preguntas se profundizan. En ese contexto, la

fe luterana desconfia tanto de las interpretaciones rigidas que se cierran sobre si mismas



como de aquellas lecturas que se adaptan sin resistencia a cualquier viento cultural. Escuchar

la Palabra exige humildad, atencidn y disposicion a dejarnos corregir, unay otra vez.

La Palabra que orienta la vida

Cuando la Palabra es escuchada y discernida de este modo, no deja a las personas
indiferentes. No se limita a ofrecer consuelo interior ni a resolver preguntas religiosas, sino
que orienta la manera en que vivimos, nos relacionamos y tomamos decisiones. La Palabra de
Dios despierta responsabilidad, sensibilidad frente al dolor ajeno y compromiso con la
justiciay el cuidado de la vida. No impone un cédigo moral cerrado, pero tampoco deja la

existencia a la deriva: abre un camino que se recorre en libertad, atencidn y responsabilidad.

Sin embargo, escuchar la Palabra nunca ocurre en abstracto ni fuera de contexto. La Biblia
nace en medio de historias concretas, conflictos reales y preguntas humanas muy precisas.
Por eso, la fe luterana presta atencidn a los contextos en los que los textos fueron escritos y a
los contextos en los que hoy son leidos. Ignorar cualquiera de estos dos niveles empobrece la
escucha: o se idealiza el pasado sin dialogo con el presente, o se diluye el texto hasta perder
su fuerza provocadora. Escuchar la Palabra exige, entonces, tomar en serio tanto la historia

como la realidad que vivimos.

La comunidad como lugar de escucha

Por todo esto, en la tradicidn luterana, la escucha de la Palabra es siempre una experiencia
comunitaria. No se trata solo de lo que cada persona entiende por si misma, sino de un
proceso compartido en el que la iglesia escucha, discierne y responde junta. La comunidad se
convierte asi en un espacio de cuidado mutuo, donde las interpretaciones se contrastan, se
corrigen y se enriquecen, y donde nadie queda solo frente al texto ni frente a las preguntas
que este despierta. Escuchar la Palabra en comunidad es reconocer que la fe se vive mejor en

compafiia de otros y otras.

Una Palabra que no estd cerrada

Desde esta perspectiva, la Biblia no se recibe como un texto cerrado que ya lo ha dicho todo,

sino como una Palabra que sigue hablandonos en medio de la historia. Escucharla no significa



repetir respuestas del pasado, sino dejarnos interpelar hoy por lo que el Espiritu sigue
diciendo a la iglesia. Esta manera de acercarse a las Escrituras no debilita la fe; la hace mas
responsable, mas humilde y mas atenta a la vida. La Palabra de Dios no se agota en una
lectura definitiva, porque su propdsito no es ofrecernos seguridad absoluta, sino

acompanarnos en el camino del discernimiento y la fidelidad al Dios de la vida.

Preguntas para conversar
1. ;Qué lugar ha tenido la Biblia en mi historia personal de fe?

2. ;Qué diferencia noto entre leer la Biblia como un texto sagrado y escucharla como Palabra

que me interpela?
3. ¢Ddnde he experimentado la Biblia como ley, y donde como evangelio?

4. ;Como cambia la lectura biblica cuando Cristo se convierte en el centro y la brdjula de la

interpretacion?



Capitulo 3

Nadie cree en soledad

La fe cristiana como experiencia comunitaria

En la tradicidn luterana, la fe nunca ha sido entendida como una experiencia que se vive en
aislamiento. Creer no es un acto solitario ni un logro personal que cada cual construye por su
cuenta. La fe nace, se sostiene y se renueva en el encuentro con otros y otras, en palabras
compartidas, gestos concretos y vinculos reales. Incluso cuando la fe personal se debilita,
duda o parece apagarse, no desaparece del todo: queda sostenida por la comunidad que

sigue creyendo, orando y esperando junto a quienes atraviesan momentos de fragilidad.

Por eso, la fe luterana cuestiona con firmeza la idea de que la salvacidn sea un asunto
meramente individual. La salvacion es profundamente personal, pero nunca se da en el vacio
ni al margen de los vinculos. No somos salvados como islas, desconectados unos de otros,
sino como personas situadas en relaciones concretas, en historias compartidas, en
comunidades reales. Aunque la iglesia no media la salvacion ni se interpone entre Dios y las
personas, la comunidad de fe es un espacio imprescindible para el crecimiento espiritual,

para el cuidado mutuo y para una fe que pueda desarrollarse de manera sana y encarnada.

La tradicion luterana reconoce con realismo que la fe no siempre se vive con la misma
intensidad. Hay momentos de confianzay claridad, pero también etapas de duda, cansancio
o silencio interior. En esos momentos, la comunidad cumple una funcién fundamental: creer
por quienes no pueden creer, orar por quienes no encuentran palabras y sostener la
esperanza cuando parece agotarse. La fe compartida no anula la experiencia personal, sino
que la resguarda, recordandonos que incluso en la fragilidad seguimos siendo parte de una

historia mayor que no depende solo de nuestras fuerzas.

Hablar de la comunidad como lugar de fe no significa idealizar a la iglesia ni negar sus limites.
La iglesia esta formada por personas reales, con historias complejas, conflictos, errores 'y
contradicciones. A lo largo del tiempo, muchas personas han sido heridas en espacios

eclesiales por practicas abusivas, discursos excluyentes o espiritualidades que no supieron



cuidar la vida. Reconocer esta realidad no debilita la fe ni traiciona el evangelio; al contrario,
es una condicidn necesaria para una comunidad que quiera ser honesta, responsable y

sanadora.

Precisamente por esa fragilidad, la comunidad de fe esta llamada a ser un espacio de cuidado
y responsabilidad. No una comunidad perfecta, sino una comunidad atenta a los limites, a la
escuchay al respeto por la dignidad de cada persona. Creer en comunidad implica aprender a
relacionarnos de manera mas humana, a reconocer errores, a pedir perdén cuando es
necesario y a construir vinculos que no controlen ni dafien. La fe compartida se fortalece alli

donde hay palabras que cuidan, silencios que respetan y practicas que buscan sanar.

Cuidar la vida comunitaria implica también estar atentos a formas sutiles de dafio que
pueden pasar desapercibidas. El paternalismo, que infantiliza a las personas y decide por
ellas “por su propio bien”, y el sectarismo, que cierra la comunidad sobre si misma y excluye
lo diferente, terminan erosionando los vinculos y debilitando la fe. El primero suele
expresarse en decisiones tomadas sin escucha real, en liderazgos que protegen en excesoy
desconfian de la capacidad de las personas para discernir. El segundo aparece cuando el
miedo a la diferencia se disfraza de fidelidad y la pertenencia se vuelve condicién para el

reconocimiento.

Ambas actitudes, aunque a veces se presenten como expresiones de cuidado o fidelidad,
niegan la responsabilidad adulta de las personas creyentes y empobrecen el discernimiento

comunitario. Una comunidad sana no controla ni aisla: acompafia, escuchay confia.

La fe compartida se encarna también en vinculos cotidianos: amistades que se cultivan,
historias que se entrelazan y vidas que aprenden a caminar juntas. En la comunidad de fe, la
espiritualidad no se vive al margen de la vida real, sino atravesandola. Es alli donde se
celebran alegrias, se acompafian duelos, se comparten preguntas y se sostiene la esperanza
en los momentos dificiles. En esos vinculos concretos, muchas personas descubren que el
misterio de Dios no esta lejos, sino presente en el cuidado mutuo, en la palabra oportunay en

relaciones que proveen seguridad y protegen la vida.



En un mundo que insiste en la autosuficiencia y en la fe entendida como asunto privado, creer
en comunidad se vuelve un gesto contracultural. La fe compartida cuestiona la idea de que
cada persona debe arreglarselas sola, también en lo espiritual. Frente al aislamiento, la
comunidad ofrece presencia; frente a la exigencia de fortaleza permanente, ofrece
acompanamiento; frente al cansancio, ofrece descanso. Creer en comunidad no es una
renuncia a la responsabilidad personal, sino una manera mas humanay mas honesta de vivir

la fe.

Decir que nadie cree en soledad no es una consigna optimista ni una idealizacidn de la iglesia.
Es una afirmacion profundamente realista sobre la condicion humanay sobre la manera en
que la fe se sostiene en el tiempo. Creemos porque alguien nos hablo, nos escucho, nos
acompafio y, muchas veces, creyd por nosotros cuando no pudimos hacerlo. La fe que hoy
vivimos no nace de la nada: nos ha sido cuidada, sostenida y transmitida en vinculos
concretos. La fe cristiana no se vive aislada, sino que esta tejida con la vida de otras personas.
Y es precisamente en esa trama fragil y compartida donde la fe encuentra un lugar para sanar,

volver a empezary crecer.

Preguntas para conversar

1. ;En qué momentos la iglesia fue para mi un espacio de cuidado y acompafiamiento, y en

cudles no lo fue?

2. (Quésignifica, en la practica, que todas las personas creyentes participen del

discernimiento y de la responsabilidad comunitaria?

3. (Como podemos cuidar la diversidad y la comunidn sin caer en dindmicas paternalistas o

sectarias?

4. ;Qué puedo aportar a la comunidad de fe para que la convivenciay la fe compartida sean

mas sanas, mas humanas y mas responsables?

10



BLOQUE Il - LAVIDA ENCARNADA DE LA FE

Capitulo 4

La fe se vive en el mundo

Una fe con los pies en la historia

La fe cristiana no se vive al margen del mundo. Tampoco existe para legitimar el orden

existente ni para ofrecer refugios espirituales que ignoren el sufrimiento real de las personas.
En la tradicion luterana, la iglesia esta llamada a vivir en medio del mundo, con los pies en la
historia: sin confundirse con los poderes que la gobiernan y sin retirarse de las tensiones que

la atraviesan.

La fe vivida en el mundo no se juega solo en las convicciones personales ni en las tensiones
internas de las creencias, sino también —y de manera decisiva— en la responsabilidad de la

iglesia frente a las ldgicas que afectan y condicionan la vida humana.

Jesus y el cardcter no neutral de la fe

JesUs, a quien confesamos como Palabra viva de Dios, no fue neutral frente a la realidad de su
tiempo. Su manera de anunciar el reino de Dios puso en cuestion estructuras religiosas,
socialesy politicas que producian exclusion, miedo y opresion. Por eso, confesar a Jesls no
es solo una afirmacidn de fe personal, sino también una toma de posicion frente a todo

aquello que niega la dignidad humana'y el cuidado de la vida.

Desde esta perspectiva, la iglesia no existe para bendecir el sistema-mundo tal como est3,
sino para discernirlo criticamente a la luz del evangelio. Esto no significa que la iglesia tenga
respuestas técnicas para todos los problemas ni que deba convertirse en un actor de poder.
Significa, mas bien, que esta llamada a ejercer una funcion de conciencia: nombrar las
injusticias, acompariar a quienes sufren y resistir toda forma de deshumanizacion, incluso —y

especialmente— cuando eso resulta incomodo.

11



Iglesia como espacio de resistencia

Frente a la légica imperante de nuestro tiempo —marcada por la competencia, el descarte, la
mercantilizacion de la viday la normalizacion de la desigualdad— las iglesias estan llamadas
a ser espacios de resistencia. No una resistencia violenta ni ideoldgica, sino una resistencia
profundamente evangélica, encarnada en practicas concretas de cuidado, solidaridad y
dignidad. Resistir, en este sentido, no es oponerse a todo ni vivir en permanente

confrontacidn, sino negarse a aceptar como inevitables aquellas logicas que deshumanizan.

Ser espacios de resistencia implica crear comunidades donde el valor de las personas no
dependa de su productividad, donde el éxito no sea la medida de la vida. Comunidades
donde la fragilidad no sea motivo de exclusion y donde el otro no sea visto como amenaza,
sino como préjimo. Cuando la iglesia vive desde la gracia, se convierte en un lugar donde se

resiste al miedo, a la culpay al individualismo que atraviesan nuestra cultura.

Esta resistencia no se ejerce desde la superioridad moral ni desde la nostalgia de un pasado
idealizado. Se ejerce desde abajo, desde comunidades concretas que, con todas sus
limitaciones, buscan encarnar otra manera de vivir. Resistir es sostener vinculos en un mundo
que fragmenta; es cuidar la palabra en un tiempo de manipulacidn; es practicar la
hospitalidad en contextos de exclusidn; es apostar por la ternura cuando el cinismo parece el

camino mas facil.

Fe, poder y discernimiento

La tradicion luterana ha sido muy consciente de los riesgos que implica confundir la fe con el
poder. Cuando la iglesia se identifica demasiado con una ideologia, un gobierno o un
proyecto politico, corre el peligro de perder su libertad profética. Pero también existe un
riesgo inverso: usar la gracia como excusa para el silencio, la indiferencia o la pasividad frente
al dolor ajeno. Ni el alineamiento ciego a una ideologia ni una espiritualidad que huye del

sufrimiento son fieles al evangelio.

Hubo momentos, en la historia de la tradicidn luterana, en que ciertas maneras de separar lo
espiritual de lo politico o lo histérico —aunque nacieron con la intencidn de proteger la fe
frente a la instrumentalizacion del poder— terminaron siendo usadas para justificar practicas

éticamente dificiles de sostener. En esos contextos, faltd discernimiento frente a la violencia

12



ejercida en nombre del orden, la seguridad o la gobernabilidad. Por eso, ninguna manera de
vivir o expresar la fe puede convertirse en refugio frente al sufrimiento humano ni en coartada

para el silencio.

La gracia que libera no anestesia la conciencia; la despierta. Quien se sabe sostenido por la
gracia puede mirar la realidad sin negarla, sin idealizarla y sin resignarse. Desde la
justificacién por la fe brota una ética del cuidado, de la responsabilidad y de la solidaridad.
No actuamos para “salvar el mundo” ni para sentirnos moralmente superiores, sino porque la
vida de la otra persona nos importa y porque creemos que Dios sigue comprometido con el

bienestar de este mundo.

Cuando la fe se vuelve un instrumento para legitimar discursos de exclusidn, justificar
violencias o bendecir proyectos de poder, deja de anunciar el evangelio y comienza a servir a
otros sefiores. Reconocer este riesgo no nos coloca automaticamente del lado correcto de la
historia, pero si nos recuerda que la fe cristiana no puede renunciar a su libertad criticaniasu

responsabilidad frente al mundo.

Esta mirada critica no se ejerce desde afuera ni desde la condena. La iglesia no se coloca por
encima del mundo, como si estuviera libre de contradicciones. También ella forma parte del
sistema-mundo que necesita ser examinado y transformado. En ese sentido, la critica
cristiana comienza siempre por la autocritica, por la revisién honesta de nuestras practicas,

silenciosy complicidades.

Vivir la fe en este horizonte implica aceptar tensiones. No hay soluciones simples ni caminos
sin ambigiiedad. La iglesia discierne en medio de conflictos reales: pobrezay riqueza,
violencia y cuidado, exclusion y hospitalidad, verdad y manipulacién. En ese contexto, la fe no
ofrece atajos, pero si una orientacion clara: buscar siempre aquello que conduce a la vida,

especialmente la vida de quienes son mas vulnerables.

Dicho de otro modo, una iglesia fiel al evangelio no es una iglesia acomodada ni una iglesia en
guerra permanente con el mundo. Es una iglesia atenta, capaz de discernir los signos de los
tiempos, de escuchar el clamor de la vida herida y de actuar con humildad, valentiay
esperanza. No porque tenga todas las respuestas, sino porque confia en un Dios que sigue

obrando en medio de la historia.

13



Pregu ntas para conversar

=

(Qué logicas del mundo actual siento que deshumanizan la vida?
2. ¢De qué manera unaiglesia puede convertirse en un espacio de resistencia evangélica?

3. (Qué riesgos ves en una iglesia demasiado cercana al poder? ;Y en una iglesia que se

desentiende de la realidad social?

4. ;Qué practicas concretas podrian ayudarnos a vivir como comunidades de resistencia,

cuidado y esperanza?

14



Capitulo 5

Una iglesia que no es perfecta

Inclusion y cuidado de la vida en comun

Hablar de gracia en abstracto es relativamente sencillo; vivirla en comunidad, con personas
reales, historias complejas y heridas abiertas, es mucho mas desafiante. Por eso, una de las
preguntas mas urgentes para la iglesia hoy no es solamente qué creemos, sino como
encarnamos esa fe en comunidades concretas. ;Quiénes encuentran lugar entre nosotros?
(Quiénes se sienten seguros, escuchados y afirmados? ;Y quiénes, aun sin palabras explicitas

de rechazo, perciben que no hay espacio para su vida tal como es?

La tradicion luterana ha afirmado que Dios se relaciona con las personas desde la graciay no
desde la exigencia. Si esa conviccion es verdadera —y creemos que lo es— entonces no puede
quedarse solo en el plano de las ideas teoldgicas. La gracia debe hacerse visible en la manera
en que las comunidades reciben, acompafan y cuidan a las personas. Alli donde la gracia no
se traduce en practicas concretas de inclusion y cuidado, nuestro modo de hablar de ella

corre el riesgo de vaciarse de sentido.

Hablar de comunidades inclusivas no significa negar que existan tensiones. Inclusion no es
solo permitir la presencia de personas cuyas identidades, cuerpos o historias han sido
cuestionadas o rechazadas. La iglesia no es un espacio ajeno a los conflictos culturales,
sociales y personales de nuestro tiempo. Las preguntas en torno al género, la sexualidad, los
cuerpos, la raza, el poder, la historia de exclusiones y los privilegios heredados atraviesan
también a nuestras comunidades, asi como las secuelas de la violencia y de la guerra que
muchas personas cargan en su cuerpo y en su memoria. Pretender que estas realidades no
existen o que se resuelven simplemente con declaraciones oficiales no es realista ni

pastoralmente responsable.

Inclusion no es sindnimo de uniformidad ni de ausencia de conflicto. Una comunidad
verdaderamente inclusiva no es aquella donde todos piensan igual, sino aquella donde las

diferencias no se traducen en violencia, silenciamiento o exclusion.

15



Por otra parte, crear comunidades afirmativas implica aprender a convivir con preguntas
abiertas, con procesos distintos y con ritmos diversos. Implica, sobre todo, decidir que nadie

vale menos ni tiene que demostrar su dignidad para pertenecer.

Muchas personas llegan a la iglesia cargando experiencias de rechazo, culpa o abuso
religioso. Personas a quienes se les dijo —explicita o implicitamente— que su identidad, su
cuerpo o su historia no tenian lugar en la comunidad de fe. Frente a esas heridas, la iglesia no
esta llamada a defenderse ni a justificarse, sino a escuchar, reconocer el dafio cuando ha
ocurrido y comprometerse, de manera concreta, con practicas distintas. La gracia no borra la

memoria del dolor, pero puede abrir caminos de sanidad.

En este sentido, una comunidad afirmativa no es aquella que “tolera” a las personas, sino
aquella que las reconoce como portadoras de dones, de palabray de responsabilidad. El
luteranismo, con su énfasis en el sacerdocio universal, ofrece aqui una clave fundamental:
todas las personas bautizadas participan plenamente de la vida de la iglesia. No como
invitadas permanentes ni como excepciones aceptadas, sino como miembros con voz, con

responsabilidad y con vocacion.

Crear comunidades inclusivas también exige revisar estructuras, lenguajes y practicas. No
basta con la buena voluntad individual ni con gestos aislados. Es necesario preguntarse quién
toma las decisiones, cuales voces son escuchadas, qué experiencias quedan
sistematicamente al margen y qué supuestos damos por evidentes. Esta revision no es una
amenaza a la fe, sino una expresion de fidelidad al evangelio, que siempre desestabiliza

aquello que excluye y deshumaniza.

Este camino no esta exento de tensiones. En muchas comunidades conviven personas con
convicciones, historias y sensibilidades muy distintas. El desafio pastoral no consiste en forzar
consensos artificiales o evitar los conflictos a cualquier precio, sino en crear espacios seguros
donde las conversaciones dificiles puedan darse sin miedo, sin humillacién y sin violencia

espiritual. Discernir juntos y juntas es una forma de cuidado comunitario.

La inclusidn, entendida desde la gracia, no es una concesion ni una moda cultural. Es una
consecuencia directa de la fe en un Dios que no se relaciona con la humanidad desde el

mérito, la normalidad o la perfeccidn, sino desde el amor incondicional. Cuando la iglesia

16



aprende a mirar desde ese lugar, deja de preguntarse quién “merece” estar y comienza a

preguntarse cdmo cuidar mejor la vida que compartimos.

Preguntas para conversar
1. ;Quiénes se sienten realmente en casa en nuestras comunidades? ;Quiénes no?
2. (Qué experiencias de inclusion o exclusion han marcado mi relacién con la iglesia?

3. ¢Qué practicas comunitarias podrian ayudarnos a crear espacios mas segurosy

afirmativos?

4, ;Como discernirjuntosy juntas cuando no hay respuestas simples, pero si vidas en juego?

17



BLOQUE Il - LOS SIGNOS Y LA CELEBRACION DE LA FE

Capitulo 6

Dios llega hasta nosotros

Bautismo y Comunion

En la fe cristiana no todo se comprende solo con palabras. Hay realidades que necesitan ser
tocadas, vistas, comidas y compartidas. En la tradicion luterana, los sacramentos ocupan ese
lugar central: no explican la gracia, la hacen visible y cercana. Son evangelio en forma
palpable. Alli donde el agua se derrama'y el pan se parte, Dios actlia y se compromete con la

vida humana de una manera profunday concreta.

Los sacramentos no son premios para personas especialmente creyentes ni rituales magicos
que funcionan por si mismos. Son promesas de Dios unidas a signos sencillos, recibidas en la
fe y vividas en comunidad. En ellos, Dios se acerca a la fragilidad humana sin exigir nada a

cambio. No se trata de lo que hacemos nosotros, sino de lo que Dios hace por nosotros.

El Bautismo: una promesa que nos precede

El Bautismo es, ante todo, una promesa que llega antes. Antes de que podamos decidir,
comprender o demostrar algo, Dios dice “si”. El Bautismo afirma que nuestra vida esta
sostenida por la gracia desde el comienzo, no por nuestros méritos, logros o fracasos. En un
mundo que constantemente nos mide por lo que hacemos, el Bautismo resiste esa logica y

proclama que el valor de una persona no depende de su desempefio.

Ser bautizado o bautizada no significa convertirse en alguien perfecto ni quedar libre de
conflictos. Significa ser nombrado como hijo o hija, como persona amada, incorporada a una
historia de fe y a una comunidad concreta. El Bautismo no nos quita de la vida real; nos
introduce en ella desde una identidad nueva: no tenemos que ganarnos nuestro lugar, ya lo

tenemos.

18



El Bautismo también nos vincula a otros y otras. Nadie se bautiza a si mismo. Somos
bautizados en comunidad, y esa comunidad asume una responsabilidad compartida:
acompaniar, cuidar, corregir con amor y sostener la fe a lo largo del tiempo. Por eso, el

Bautismo no es solo un acto individual, sino un gesto profundamente comunitario y publico.

La Comunién: una mesa que nos renueva

Si el Bautismo marca el comienzo, la Comunién acomparia el camino. En la Comunién, Cristo
se hace presente de manera real y concreta, ofreciéndose en el pany el vino. No como una
idea para ser comprendida, sino como un don para ser recibido. En ese gesto sencillo, Dios
sale al encuentro de personas concretas, devuelve la dignidad, sostiene y pone la vida en pie.

En esta mesa no se llega por mérito ni por coherencia moral, sino por necesidad.

La mesa de la Comunidn es una mesa que iguala. Alli nadie es mas digno que otro. Todas las
personas recibimos la misma gracia. Pan partido y vino compartido en medio de personas
reales, con historias diversas, heridas abiertas y esperanzas fragiles. En un mundo atravesado
por la exclusion y la competencia, esta mesa se convierte en un gesto de resistencia

evangélica.

La Comunidn no es un acto privado ni una experiencia aislada. Es un acontecimiento
comunitario que renueva y sostiene a la comunidad. Al compartir el pany el vino,
aprendemos otra logica: la del don, la del compartir, la de la interdependencia. La Comunidn
nos recuerda que la fe no se vive en soledad y que la vida cristiana se sostiene en el

encuentro.

Sacramentos y vida cotidiana

Los sacramentos no se agotan en el momento del encuentro. Modelan una manera de estar
en el mundo. El Bautismo nos recuerda, en la vida diaria, que nuestra identidad no depende
del éxito ni del reconocimiento. La Comunidn nos ensefia a vivir desde la gratitud, el cuidado

y la solidaridad.

Desde los sacramentos somos enviados al mundo. No como personas superiores ni como
portadoras de respuestas faciles, sino como personas sostenidas por la graciay llamadas a

cuidar la vida alli donde estamos. El agua y el pan nos devuelven a la historia con una

19



sensibilidad distinta: mas atentos a la fragilidad, mas abiertos al otro, mas responsables del

mundo que compartimos.

En definitiva, el Bautismo y la Comunidn nos recuerdan que la fe cristiana es profundamente
encarnada. Dios no se relaciona con nosotros desde lejos ni solo desde las ideas, sino desde
signos sencillos que tocan la vida concreta. Alli donde el agua moja, el pan se partey la

comunidad se reline, la gracia acontece y la esperanza se renueva.

Pregu ntas para conversar

=

(Qué significado tiene el Bautismo en mi historia personal o comunitaria?

2. ;Qué me dice hoy la afirmacién de que la gracia me precede, incluso antes de mis

decisiones?
3. ;Como experimento la Comunién: como costumbre, como encuentro o como necesidad?
4. ;Qué gestos de resistencia y cuidado se ensayan cuando compartimos la mesa?

5. ¢De qué manera los sacramentos pueden modelar nuestra vida diaria mas alla del

encuentro comunitario?

20



Capitulo 7

Celebramos la fe

La liturgia como espacio de gracia, memoria y envio

En la tradicidn luterana, la liturgia no es un adorno ni un simple orden de culto. Es una
expresion concreta de como entendemos la iglesia. Alli donde la Palabra es anunciada
fielmente y los sacramentos son celebrados segln el evangelio, alli hay iglesia. No por la
perfeccion de sus formas ni por la solemnidad del espacio, sino por la accion de Dios que

convoca, reiine y envia a su pueblo.

La liturgia es, en ese sentido, teologia hecha gesto y palabra. No explica la fe tnicamente con
conceptos, sino que la pone en movimiento a través de gestos, silencios, cantos, oracionesy
acciones compartidas. En la liturgia, la gracia que ya nos ha sido dada se nombra, se celebray
se sostiene en comunidad. Por eso, la manera en que una iglesia celebra dice mucho —a veces

mas que sus documentos— sobre lo que realmente cree.

La liturgia luterana no comienza con lo que hacemos nosotros, sino con lo que Dios hace. Dios
retne. Dios habla. Dios perdona. Dios se da. La comunidad responde, no para ganar el favor
de Dios, sino porque ya ha sido alcanzada por la gracia. Esta ldgica protege la liturgia de
convertirse en espectaculo, en cumplimiento vacio o en exhibicion religiosa. La liturgia no se

“consume”; se participay se vive.

Uno de los momentos mas significativos de la liturgia es la confesion y el anuncio del perdén.
Lejos de ser un gesto de humillacidn, este momento expresa una verdad antropoldgicay
espiritual profunda: somos personas fragiles, necesitadas de gracia. Confesar no es recrearse
en la culpa, sino liberarse de ella. Escuchar el perdén no es un consuelo superficial, sino una
palabra que restaura vinculos y devuelve dignidad. Asi, la liturgia se convierte en un espacio

de sanacion.

La centralidad de la Palabra en la liturgia expresa otra conviccion fundamental: Dios sigue
hablando. No repetimos textos antiguos por nostalgia, sino porque confiamos en que, al ser

proclamados y escuchados en comunidad, esos textos pueden volverse palabra viva para el

21



presente. La predicacion, cuando es fiel al evangelio, no impone respuestas cerradas, sino

que abre horizontes, acompafa heridas y despierta responsabilidad.

La mesa compartida completa este movimiento. En la Comunidn, la liturgia alcanza su

expresion mas corporal y comunitaria. Al reunirnos alrededor del pan y del vino, aprendemos
una légica distinta: la del don, la del compartir, la de la interdependencia. No se trata solo de
recordar lo que creemos, sino de ejercitar una manera concreta de estar juntos, en igualdad y

cuidado mutuo.

La repeticion litirgica —tan cuestionada a veces— no es una rutina vacia. Es memoria que
sostiene. Volver unay otra vez a las mismas palabras, gestos y cantos no empobrece la fe; la
arraiga. Nos recuerda quiénes somos, de donde venimos y hacia donde caminamos,

especialmente cuando la vida personal o colectiva se vuelve incierta.

La liturgia también educa el cuerpo y el tiempo. Nos ensefia a detenernos en un mundo
acelerado, a escuchar en medio del ruido, a compartir en una cultura de consumoy a
agradecer cuando todo parece escaso. En ese sentido, la liturgia se convierte en un lugar

donde se ensaya otra manera de habitar el mundo.

Pero la liturgia no se agota en el momento celebrativo. Culmina —paraddjicamente— en el
envio. La comunidad es devuelta a la vida cotidiana marcada por lo que ha celebrado: una
vida atravesada por la gracia, atenta al otro, sensible a la fragilidad y comprometida con el
cuidado de la vida. La liturgia no nos separa del mundo; nos devuelve a él con una mirada

renovada.

En el fondo, la liturgia luterana expresa una comprension muy concreta de iglesia: una
comunidad reunida por la gracia, sostenida por la Palabra, alimentada por los sacramentos y
enviada a vivir lo celebrado. No una iglesia perfecta, sino una iglesia real, fragil y confiada. Alli

donde la fe se celebra de este modo, la iglesia acontece.

Preguntas para conversar

1. ;Qué experiencias litirgicas han marcado mi manera de entender la fe y la iglesia?

2. ;Como cambia la liturgia cuando se vive como participacion y no como espectaculo?

22



3. ¢De qué manera la liturgia puede convertirse en un espacio de sanacion y resistencia hoy?

4. ;Qué significa para mi ser enviado o enviada al mundo después de celebrar la fe?

23



BLOQUE IV - TENSIONES Y DISCERNIMIENTO

Capitulo 8

Vivimos en tension

Una fe que se deja interpelar

Vivir la fe cristiana en el siglo XXl implica habitar tensiones. No se trata de una anomalia ni de
una crisis pasajera, sino de una condicion propia de nuestro tiempo. Cambios culturales
acelerados, nuevas preguntas éticas, heridas historicas no resueltas y experiencias de
sufrimiento colectivo interpelan constantemente a la fe y a la iglesia. En ese contexto,
confesar la fe no significa atrincherarse en certezas, sino asumir con honestidad esas

tensiones.

Aqui la atencidn se desplaza hacia la experiencia misma de la fe cuando nuestras certezas son

interpeladas y necesitamos volver a discernir qué significa confesar la fe cristiana hoy.

El luteranismo nacio, precisamente, en un tiempo de profundas tensiones. No como un
intento de simplificarlas, sino como una manera de afrontarlas desde la gracia. Por eso, la
tradicion luterana no entiende la confesion de fe como una repeticion mecanica de formulas,
sino como un acto vivo, situado y responsable. Confesamos la fe en un tiempo y en un lugar

concretos, atravesados por preguntas reales y desafios especificos.

Ser una iglesia confesante hoy no implica negar las preguntas del presente ni refugiarnos en
respuestas del pasado. Implica, mas bien, dejarnos interpelar por la realidad a la luz del
evangelio. Las confesiones de fe no son un muro que nos protege del mundo, sino una
palabra que se pronuncia en medio de él, con responsabilidad, humildad y esperanza. Esa

palabra nos orienta en el camino, pero no nos exime de caminar.

No se trata de relativizar todo ni de vivir sin referencias. Significa reconocer que la fidelidad al
evangelio requiere discernimiento constante en contextos histdricos concretos. La Reforma

misma naci6 en medio de tensiones que no eran solo religiosas, sino también econdmicas,

24



sociales, politicas y filosdficas. La fe fue interpelada por la realidad de su tiempo, y respondié

desde la gracia.

Hoy, la confesidn cristiana vuelve a verse interpelada por procesos que atraviesan
profundamente la vida social y politica: la corrupcién, el debilitamiento de las democracias,
el resurgimiento de formas autoritarias y de extrema derecha, el nacionalismo cristiano y la
l6gica de la posverdad. A ello se suman los desafios de la tecnologia, la fragilidad de los
vinculos humanos, el impacto del calentamiento global y las mdltiples violencias que
atraviesan cuerpos e identidades —racismo, crimenes de odio, homofobia, transfobia y

aporofobia—, y que hoy amenazan la vida humanay el equilibrio de nuestro ecosistema.

Estas realidades no pueden ser abordadas con respuestas rapidas ni con féormulas heredadas
sin mediacion critica. Exigen discernimiento, escucha, didlogo y una fe capaz de hacerse cargo
de la complejidad del presente. También nos obligan a preguntarnos por la relevancia —o

irrelevancia— de la iglesia frente a los dolores, temores y urgencias de nuestro tiempo.

Vivir en tension no significa refugiarse en la neutralidad ni renunciar a expresar una palabra
en el espacio publico. La fe cristiana no puede desentenderse del sufrimiento ni esconderse
detras de una prudencia que termina siendo silencio. Discernir no es abstenerse, sino buscar
cdmo confesar la fe de manera responsable, sin absolutizar nuestras propias posicionesy sin

abandonar la defensa de la vida.

En la tradicion luterana, esta tarea no se delega exclusivamente a pastores ni queda en manos
de una sola voz. Como hemos afirmado a lo largo de este texto, la teologia se discierne en la
vida de las comunidades. Es alli donde, al acompaiiar vidas concretas, se descubre qué esta
en juego cuando se confiesa la fe. Alli donde la fe se encuentra con la fragilidad humana, con
el dolor real y con la esperanza concreta, la teologia deja de ser abstractay se vuelve

encarnada.

Una fe que se deja interpelar no es una fe débil. Es una fe valiente. Valiente para reconocer
errores, para revisar practicas dafinas, para pedir perddn cuando ha sido necesario y para
cambiar de rumbo cuando la vida lo exige. Esta valentia no nace de la autosuficiencia, sino de
la confianza en la gracia de Dios, que nos sostiene incluso cuando nuestras seguridades

tambalean.

25



Este camino también nos libra de dos tentaciones frecuentes. Por un lado, la de una fe rigida
que confunde fidelidad con rigidez y no tolera preguntas. Por otro, la de un cinismo religioso
que renuncia a la busqueda de sentido y se conforma con una fe sin compromiso. Entre

ambos extremos, el luteranismo propone una fe que discierne, que dialoga y que permanece

abierta a la transformacion.

Confesar la fe en tiempos de tension es, en definitiva, un acto comunitario de esperanza. No
porque tengamos todas las respuestas, sino porque confiamos en un Dios que sigue
acompafando la historia humana, que no se retira ante la complejidad y que se hace presente
en medio de ella. Un Dios que no exige perfeccion, sino honestidad, cuidado y compromiso

con la vida.

Pregu ntas para conversar

1. ;Qué tensiones del presente interpelan hoy mi manera de vivir la fe?

2. (Qué significa confesar la fe sin cerrar las preguntas ni renunciar a la basqueda?

3. (Como puede la comunidad ayudarnos a discernir con mayor honestidad y cuidado en
medio de esas tensiones?

4. ;Qué practicas concretas pueden sostener una fe viva en tiempos de incertidumbre?

26



Capitulo 9

Sostenidos por la ternura

Acompanar la vida herida

El sufrimiento humano ha sido, muchas veces, terreno fértil para discursos religiosos que
buscan explicarlo, justificarlo o incluso aprovecharlo. Sin embargo, la fe cristiana no nace
para domesticar el dolor ni para convertir la fragilidad en oportunidad de proselitismo. Nace,
mas bien, para acompafiar la vida cuando duele. En la tradicion luterana, la respuesta al
sufrimiento no comienza con explicaciones ni con exhortaciones piadosas, sino con
presencia, escuchay cuidado. Alli donde las palabras sobran y las fuerzas faltan, la fe se

expresa como ternura que sostiene.

La fe cristiana no ofrece una mirada distante sobre el sufrimiento, como si Dios lo observara
desde una posicion segura. Confiesa, mas bien, a un Dios que se acerca, que se expone y que
comparte la vulnerabilidad humana. En Jesus, Dios no responde al dolor con explicaciones,
sino con presencia; no lo justifica, lo habita. Por eso, cuando la vida se quiebra, la fe no
promete soluciones rapidas ni alivios inmediatos, pero si afirma algo decisivo: no estamos
solos. En medio del sufrimiento, Dios se hace cercano de una manera discreta y fiel,

sosteniendo la vida con una ternura que no abandona.

En este punto, la fe cristiana se distancia con claridad de toda espiritualidad que busca
elevarse por encima del sufrimiento o darle un sentido inmediato. La tradicion luterana ha
llamado a esa tentacion “teologia de la gloria”: una manera de hablar de Dios que evita la
fragilidad, que busca respuestas donde solo hay heridas y que pretende consolar desde la
distancia. Frente a ello, la fe que brota de la cruz reconoce que Dios no se revela en la fuerza,
el éxito o las explicaciones convincentes, sino en la debilidad compartida y en la presencia
fiel. Acompafiar desde la cruz no es resolver el dolor, sino permanecer en él sin huir,
confiando en que alli también Dios esta actuando, de un modo discreto y profundamente

humano.

27



El acompafiamiento en el sufrimiento no es tarea de héroes ni responsabilidad exclusiva de
pastores, sino una tarea que se aprende y se ejerce en comunidad. Es una practica
comunitaria, cotidiana y compartida. La fe se hace carne cuando una comunidad aprende a
estar presente, a escuchar sin apurar respuestas, a sostener sin invadir. Muchas veces,
acompariar no significa saber qué decir, sino saber estar; no ofrecer soluciones, sino ofrecer
tiempo, silencio y cuidado. En esa cercania sencilla, la ternura se vuelve una forma concreta

de fe vivida en comun.

No toda expresion religiosa ayuda cuando alguien sufre. A veces, las frases bien
intencionadas se convierten en cargas innecesarias. Explicaciones apresuradas, llamados a
“tener fe” o intentos de encontrar sentido inmediato al dolor pueden socavar ain mas la vida
vulnerable. La fe que acompafia con ternura aprende a discernir cudndo hablary cuando
callar, cuando ofrecer una palabra que acompafie sin invadiry cuando simplemente escuchar.
Cuidar el lenguaje es una forma de cuidado pastoral: implica resistir la tentacion de decir algo
a cualquier precio y asumir, con humildad, que el silencio compartido puede ser también una

expresion profunda de la fe.

Acompanar el sufrimiento no elimina el dolor ni lo vuelve comprensible. Pero puede impedir
gue se viva en soledad. Cuando la fe se expresa como ternura compartida, la vida herida
encuentra un espacio donde seguir respirando, aun en medio de la fragilidad. No siempre hay
respuestas, ni finales claros, ni palabras suficientes. Hay, sin embargo, una presencia que
sostiene, una comunidad que cuida y una esperanza discreta que no niega el dolor, pero se
niega a abandonarlo. En esa fidelidad silenciosa, la fe se vuelve compaiiia real y presencia que

sostiene.

Pregu ntas para conversar

1. ;En qué momentos he sentido que el dolor fue explicado o espiritualizado en lugar de ser
acompafiado?

2. (Qué gestos, palabras o silencios me han ayudado realmente cuando he atravesado una
experiencia de sufrimiento?

3. (Como puede una comunidad cristiana aprender a acompafiar con mayor ternura, sin

apurar procesos ni ofrecer respuestas que hieran?

28



4. ;Qué significa para mi tener una fe que no elimina el dolor, pero se niega a abandonarlo?

29



BLOQUE V- HORIZONTE

Capitulo 10

Confiamos nuestra vida a Dios

La vida en manos de Dios

Hay momentos en la vida en los que las preguntas sobre el futuro dejan de ser tedricas. La
muerte de un ser querido, una enfermedad grave, el desgaste del cuerpo o la cercania del
propio final nos colocan frente a una realidad que no se puede evitar. En esos momentos, no
buscamos explicaciones sofisticadas ni respuestas que pretendan explicarlo todo. Buscamos

consuelo, sentido y una palabra que no nos abandone.

La fe cristiana no niega la muerte ni la disfraza. La nombra con honestidad. La muerte duele,
separa, rompe vinculos y deja silencios dificiles de llenar. El luteranismo no ofrece atajos
espirituales para evitar ese dolor. No promete que todo sera facil ni que el sufrimiento tiene
siempre una explicacion. Lo que anuncia es algo distinto y profundamente sencillo: la muerte

no tiene la Gltima palabra.

Nuestra esperanza no se apoya en descripciones detalladas del “mas allad”, ni en mapas del
futuro, ni en certezas sobre como seran las cosas después de esta vida. Se apoya en una
promesa. Una promesa que no nace de nuestra imaginacion, sino de la resurreccion de Jesus.

[42]
|

En Cristo, Dios ha dicho un “si” definitivo a la vida, incluso alli donde todo parece terminado.

Por eso, cuando hablamos de esperanza cristiana, no hablamos de control sobre el futuro,
sino de confianza. Confiamos en que nuestra vida —entera, con sus luces y sus sombras— esta
en manos de Dios. Confiamos en que los seres amados que hemos perdido siguen en manos
de Dios y descansan en el abrazo grande de su misericordia. No sabemos cémo sera el futuro,

pero confiamos en la fidelidad de Dios.

Esta esperanza no elimina el duelo ni apresura los procesos. Llorar es parte del amor. Extrafiar

es parte del vinculo. La fe no nos exige “superar” la pérdida rapidamente ni ocultar el dolor. Al

30



contrario, nos permite atravesarlo sin desesperacion, sabiendo que el amor que hemos

compartido no es inutil ni definitivo en su ruptura.

En la tradicion luterana, la esperanza cristiana no se expresa como huida de este mundo, sino
como afirmacion de la vida. No creemos en la inmortalidad del alma como evasion del cuerpo
y de la historia, sino en la resurreccidn, es decir, en la fidelidad de Dios a la vida encarnaday

amada. Eso nos permite disfrutar y cuidar esta vida con mas ternura.

Para quienes se sienten cerca del momento de partir, esta esperanza no se presenta como
amenaza ni como examen final. Se presenta como descanso. Descanso en un Dios que no
mide méritos, que no exige examenes, que no nos abandona en el ultimo tramo del camino.
La fe cristiana puede decir, con humildad y confianza: “En tus manos, Dios de la vida, nos

encomendamos”.

Vivir desde esta esperanza no nos aleja del presente; nos reconcilia con él. Nos anima a amar
mejor, a perdonar cuando todavia hay tiempo, a cuidar los vinculos y a vivir con gratitud. La

esperanza cristiana no nos distrae de la vida; la vuelve mas preciosa.

En definitiva, no sabemos cdmo sera el futuro. Pero sabemos que no estamos solos, nien la
vida ni en la muerte. Sabemos que Dios es fiel. Y esa confianza, sencilla y profunda, es

suficiente para vivir, para despedirnos, para llorar y para esperar.

Preguntas para conversar (o para guardar en silencio)
1. ;Qué preguntas o temores me despierta hoy la muerte, propia o ajena?
2. (Qué personas queridas confio al cuidado de Dios?
3. (Qué significa para mi vivir desde la confianza y no desde el control del futuro?

4. ;Cémo cambia mi manera de vivir hoy saber que mi vida estd en manos de Dios?

31



Epilogo
Creer hoy en este mundo

Este texto no ha buscado ofrecer respuestas definitivas ni presentar un sistema cerrado de
creencias. Ha querido, mas bien, abrir una conversacion: nombrar una manera de vivir la fe
cristiana desde la gracia, en comunidad, con responsabilidad y con honestidad frente a las

tensiones de nuestro tiempo.

El luteranismo, tal como lo hemos recorrido en estas paginas, no es una identidad que se
defiende ni un conjunto de ideas que se imponen. Es una tradicion viva que apunta a Dios sin
pretender poseerlo, que confia en la gracia mas que en los méritos, y que se atreve a discernir

la fe alli donde la vida acontece: en lo cotidiano, en lo comunitario y en lo publico.

Creer desde la gracia no nos aparta del mundo; nos compromete con él. Nos libera del miedo
para poder cuidar, del afan de justificarlo todo para poder escuchar, y de la rigidez para poder
acompanar. Vivir la fe en comunidad nos recuerda que nadie camina solo y que la fe se

sostiene mejor cuando es compartida, escuchada y cuidada entre otros y otras.

En un mundo marcado por la fragmentacién, la desigualdad y el cansancio colectivo, la
iglesia esta llamada a ser un espacio de resistencia y de esperanza. No como refugio que huye
de la realidad, sino como comunidad que se queda, que acompaia y que ensaya otras
maneras de vivir. Alli donde se cuidan los vinculos, se nombran las injusticias y se apuesta por

la dignidad humana, el evangelio se hace visible.

La fe cristiana no se agota en un texto ni en una tradicion particular. Se hace visible en el
encuentro, en la palabra compartida y en practicas concretas de cuidado que sostienen la

vida.

La invitacion queda abierta: seguir caminando juntos y juntas, con una fe que confia mas en la
gracia que en las certezas, mas en la comunidad que en el aislamiento, y mas en la vida plena
que en el miedo. No como quienes ya han llegado a una meta, sino como quienes siguen

aprendiendo a vivir sostenidos por la gracia.

32






Luteranismo en 10 frases es una invitacion a vivir la fe cristiana desde
la gracia, en comunidad y en didlogo honesto con la vida concreta. A
través de diez afirmaciones breves, este libro propone un recorrido
sencillo que busca abrir conversaciones, acompafar procesos de fe y
ofrecer claves para el discernimiento personal y comunitario.

El luteranismo no se presenta como una identidad cerrada ni como
una herencia del pasado, sino como una tradicion viva que confia
mas en la gracia que en los méritos, que toma en serio las preguntas y
que se atreve a confesar la fe cristiana en tiempos de tension.

No es un texto sobre el luteranismo, sino desde el luteranismo:
desde una fe encarnada, honesta y atenta a la vida real.




